**L’imaginaire du commun (Colloque de La Criée 2018)**

**Introduction : L’imagination et l’imaginaire**

L’imagination est une faculté que possède l’individu comme sujet. L’imaginaire constitue à l’inverse un ensemble de représentations qui prend sa source dans la société et dont la diffusion manifeste l’action inconsciente de la société sur l’individu. Une opposition tenace s’installe ainsi dans de nombreux champs disciplinaires. Une certaine psychologie ou sociologie tend à opposer explicitement l’« imaginaire » à l’« imagination ». Christophe Dejours affirme ainsi : « L’imaginaire (social) s’oppose ici conceptuellement à l’imagination (subjective). L’imagination est le résultat du travail psychique de liaison, à partir de formes figurées (les fantasmes) *produites par le sujet* lui-même et de leur association à des pensées latentes. […] L’imaginaire social, en revanche, est un répertoire d’images *données de l’extérieur par la société*… [[1]](#footnote-1)» On voit ici que l’individu produit de l’intérieur de lui-même les formes figurées ou fantasmes mais que l’imaginaire social lui est en revanche donné de l’extérieur et fonctionne un peu comme un « prêt-à-penser », s’apparentant de très près à ce que l’on nommait naguère l’« idéologie ». Est-ce à dire que l’imaginaire social ne peut être que donné et non produit et, en conséquence, que le rapport de l’individu à un tel imaginaire ne peut être que passif? Ou bien est-il possible d’envisager que cet imaginaire lui-même soit « modifié » ou « déconstruit »[[2]](#footnote-2), de manière à inquiéter les certitudes qui font sa force ? En allant plus loin, peut-on concevoir qu’un autre imaginaire social soit activement produit lui-même, non certes par un individu isolé, mais par des individus agissant collectivement et, si oui, à quelles conditions ?

L’enjeu politique de cette question est considérable. Il y va en effet de la possibilité d’opposer à l’imaginaire néolibéral dominant un « imaginaire alternatif », celui que nous appelons l’« imaginaire du commun ». Car une telle opposition n’implique nullement que ces deux imaginaires se situent sur le même terrain[[3]](#footnote-3). En réalité, le terme d’« imaginaire » ne prend pas le même sens dans les deux cas. L’imaginaire néolibéral est avant tout un imaginaire entrepreneurial. L’imaginaire du commun est un imaginaire d’une tout autre nature. Pour le comprendre, il faut examiner le, ou plutôt les, rapports possibles de l’imaginaire à l’imagination à partir de trois perspectives très différentes avant d’introduire dans la dernière partie de notre exposé le concept d’un imaginaire des pratiques.

**I/ Phénoménologie de l’acte d’imaginer**

Notre imagination a été, et continue encore d’être vue comme une faculté témoignantd’un degré d’activité qui justifie que l’on parle d’elle comme d’une « force » ou d’un « pouvoir » : on la désignait par l’expression latine de *vis formandi*, c’est-à-dire comme force formatrice (*bildende Kraft*, dira Kant au XVIIIe sc.). L’imagination est un pouvoir de produire ou de former à partir de nous-mêmes des images, à la différence de la sensation par laquelle les objets nous sont donnés de l’extérieur. Elle constitue en ce sens un pouvoir de présenter un objet *in absentia*, en son absence, c’est-à-dire sans qu’il affecte directement nos sens externes (vue, toucher, ouïe, odorat, goût). Dans un cadre aussi large, on pouvait ranger une très grande diversité d’actes. Quelques exemples suffiront à le montrer.

Empruntons un premier exemple à Sartre. Si je ferme les yeux, je ne vois plus la feuille de papier que j’avais sous les yeux l’instant d’avant. Pourtant, je sais bien qu’elle n’a pas disparu, qu’elle ne s’est pas anéantie. En effet, je puis la faire réapparaître tout en gardant les yeux fermés, elle a gardé sa forme, sa couleur et sa position. Je ne la vois plus et en même temps je la vois « en image », je forme en moi une image de cette feuille. Il m’est bien sûr loisible de me livrer à une expérience de pensée, comme celle du Stephen de l’*Ulysse* de Joyce marchant les yeux fermés sur la grève de Sandymount et se demandant si le monde n’aura pas disparu lorsqu’il rouvrira les yeux. Cependant, durant cet intervalle, le sens de l’ouïe reste pleinement actif et fait que Stéphane s’imagine les coquillages et le varech sur lesquels crissent ses chaussures. Du même coup, le temps comme forme de la succession subsiste, ne serait-ce que par le rythme de la marche et des bruits de pas.

Prenons ensuite deux autres exemples, regroupés ici pour des raisons de commodité. Premièrement, celui d’une évocation volontaire du passé : je me souviens de la maison de mon enfance. Ce faisant, je « re-produis » au sens où je produis de nouveau, c’est-à-dire que je forme cette image en posant cet objet comme ayant-été-présent pour moi. Deuxièmement, celui d’une image involontairement produite : je perçois une maison et cette vue me fait penser à la personne qui y habite et que je connais. Son image surgit alors en moi sans y être appelée par ma volonté, elle naît par association mentale. Elle est l’image d’une personne posée comme existante mais non actuellement perçue par moi.

Quatrième exemple : au lieu de me rappeler une maison que j’ai vue auparavant, je produis en moi, en ma qualité d’architecte, la forme d’une maison que je n’ai encore jamais vue. La formation de l’image d’une chose nouvelle atteste d’une faculté proprement *inventive* : cette forme est posée par moi comme n’ayant jamais existé à ce jour. En effet, produire l’image de quelque chose de nouveau qui n’a jamais été vu ne revient pas au même que produire de nouveau l’image de quelque chose qui a déjà été vu.

Cinquième exemple : je produis l’image d’un centaure en train de jouer de la flûte (exemple emprunté à Husserl, le fondateur de la phénoménologie) et je pose alors le centaure comme inexistant. Cette inexistence ou irréalité est plus radicale encore que celle de la nouvelle maison inventée par l’architecte en ce que l’inexistence du centaure est relative à notre monde pris comme totalité : son existence est exclue par les lois de notre nature (Lucrèce), ce qui n’est nullement le cas de la maison à la forme inédite.

Inutile de prolonger cette énumération. On retrouve dans tous ces exemples la conjonction de deux traits qui donnent à l’acte d’imaginer sa relative unité : d’une part, ce qui m’apparaît a un caractère pour ainsi dire intuitif, il ne relève pas d’une représentation générale et abstraite, c’est-à-dire d’un concept ; d’autre part, ce qu’il rend présent ou « présentifie » n’est pas donné dans et par la sensation. L’important n’est pas que l’acte d’imaginer soit ou non volontaire, l’important est qu’il produise quelque chose, en dehors de toute présence sensible. C’est une action de « mettre sous les yeux » (*subjectio sub aspectum*[[4]](#footnote-4)) quelque chose qui n’affecte pas le sens externe de la vue, donc qui n’est pas « vu », et qui pourtant est « comme vu ».

**II/ L’imaginaire comme dimension constitutive du moi**

Cette phénoménologie peut sembler par trop suspecte à un examen plus circonspect quant aux prétendus pouvoirs du sujet : de quel droit rapporter tous ces actes d’imaginer à une faculté ou un pouvoir qui prendrait le nom d’ « imagination » ? En effet, dans chacun de ces exemples, on a affaire à une visée par laquelle un sujet pose un objet sous différents modes (soit comme inexistant parce que son existence est impossible, soit comme inexistant parce que n’ayant jamais existé jusqu’alors, soit comme ayant-déjà-existé mais n’existant plus, etc.). On peut élargir le cercle et envisager un acte ou une visée par laquelle un sujet se rapporte à son objet sur le mode de l’anticipation, c’est-à-dire en le posant comme n’existant pas encore parce qu’à venir (l’architecte inventif est sans doute tenté de projeter la réalisation de la forme de sa maison dans l’avenir). Mais, à l’inverse, on peut se demander si toute « anticipation » présuppose une telle relation intentionnelle d’un sujet à un objet ou s’il y a plutôt place pour une forme d’anticipation qui serait en-deçà de cette division sujet-objet.

Prenons ce que Lacan présente au début du Livre II du Séminaire comme « une découverte de l’expérience », et non comme une « catégorie » indépendante de l’expérience (ou *a priori*) : la découverte de ce que « le moi, dans son aspect le plus essentiel, est une fonction imaginaire »[[5]](#footnote-5). A l’encontre de tout naturalisme, Lacan souligne la distinction entre la fonction imaginaire telle qu’elle intervient dans la nature et la fonction du moi qui est présente chez l’homme. Dans l’annonce des subdivisions qui figure en tête du III : « L’univers symbolique », l’expression étrange : « L’imaginaire naturel » est suivie immédiatement de cette autre : « Le dualisme freudien ». Illustrant la première expression, Lacan évoque toutes les « captations gestaltistes » liées à la parade chez les animaux, « si essentielle à l’attraction sexuelle à l’intérieur de l’espèce ». Mais la grande découverte de l’analyse, poursuit-il, c’est que l’homme fonctionne déjà différemment relativement à la vie de l’espèce elle-même : « Il y a déjà chez lui une fêlure, une perturbation profonde de la régulation vitale. C’est là l’importance de la notion qu’a apportée Freud de l’instinct de mort. » Par cette référence à la notion de l’instinct de mort tel qu’elle est élaborée dans *Au-delà du principe de plaisir*, Lacan introduit à ce qu’il appelle le « dualisme freudien » : Freud, nous dit-il, « a voulu sauver un dualisme à tout prix » à l’encontre d’une conception « unitaire » et « naturaliste » de l’homme qui « nous réintroduisait à une philosophie de la nature. » Mettant les points sur les « i », il indique que ce dualisme « n’est rien d’autre que ce dont je parle quand je mets en avant l’autonomie du symbolique. » A Jean Hyppolite qui lui demande si la fonction symbolique est pour lui une « fonction de transcendance », il répond sèchement : « Bien sûr »[[6]](#footnote-6). Il continue de creuser ce même sillon en établissant plus loin explicitement « la perspective exacte de l’excentricité du sujet par rapport au moi » : le sujet n’est pas le moi, le véritable sujet est l’inconscient, « ce sujet inconnu du moi, méconnu par le moi ». Autrement dit, le moi n’est pas une « erreur » au sens d’une « vérité partielle », il est en lui-même méconnaissance nécessaire du sujet parce qu’il « est un objet » qui remplit la fonction de l’imaginaire[[7]](#footnote-7). Que cet imaginaire soit un illusoire, voilà qui est indéniable. Mais on aurait tort d’en inférer que cet illusoire est purement subjectif. L’imaginaire comme fonction du moi est « un illusoire parfaitement objectif »[[8]](#footnote-8). Ce qui est visé à travers toutes ces formules, c’est bien entendu toute la tradition philosophique qui fait du rapport à soi de la conscience[[9]](#footnote-9) une sorte d’originaire qu’elle baptise indifféremment du nom de « sujet » ou de « moi ». La « découverte de l’expérience » dont il a été question plus haut est donc celle de l’expérience analytique, à savoir celle de la non-coïncidence du « sujet » (comme « inconscient ») et du « moi » (comme « fonction imaginaire »).

C’est dans la lancée de ces considérations que se trouve introduite « l’expérience du miroir ». Elle l’est par le truchement d’une image saisissante, celle du paralytique et de l’aveugle : le paralytique, soit celui « qui ne peut pas se mouvoir seul si ce n’est de façon incoordonnée et maladroite », est maîtrisé par l’image du moi « qui est aveugle, et qui le porte. » Le paralytique ne peut ainsi « s’identifier à son unité que dans la fascination » : « la fascination est essentielle à la constitution du moi. C’est en tant que fascinée que la diversité incoordonnée, incohérente, du morcelage primitif prend son unité. [[10]](#footnote-10)» Le dit « stade du miroir » se révèle à l’examen à la fois un lieu de naissance et une structure indépassable qui manifeste la relation étroite entre « séparation » et « constitution ». Lacan fait en effet fond sur la racine latine *pars* (partie) que l’on retrouve aussi bien dans s*eparare*, séparer, que dans *se parere*, s’engendrer soi-même, si bien que, comme il le dit, « c’est de sa partition que le sujet procède à sa parturition [[11]](#footnote-11)».L’anticipation du corps unifié n’est donc pas un acte de l’imagination qui aurait sa source dans le sujet-conscience ou qui procèderait d’un pouvoir « du » sujet. Il s’agit plutôt, à travers l’expérience du miroir, de la constitution du moi lui-même, de sa génération ou de son engendrement. Par là il se vérifie que le moi comme fonction imaginaire, loin d’être purement subjectif, « détermine à un certain niveau la structuration du sujet »[[12]](#footnote-12).

La conclusion qui s’impose est que *l’imaginaire est irréductible à l’imagination,* de la même manière que le réel n’est irréductible au physique et le symbolique au culturel[[13]](#footnote-13): l’imaginaire est une *fonction* à partir de laquelle le moi se constitue, l’imagination est sinon une faculté, du moins un *acte* du « sujet », au sens d’une conscience visant un objet de telle ou telle manière. En ce sens l’imagination est dérivée de l’imaginaire et non l’inverse. C’est dire qu’il ne saurait être question dans une telle perspective d’une quelconque « action » de l’imagination sur l’imaginaire, pas plus que d’une « production » de l’imaginaire par l’imagination (pour reprendre les termes de notre problème). L’unité trouvée par le corps morcelé dans l’image de l’autre « qui est sa propre image anticipée » n’est pas à mettre au compte d’un sujet tout constitué, puisqu‘elle est ce par quoi se précipite sa constitution. Mais la primauté de l’imaginaire sur l’imagination ne fait jamais que renvoyer au nouage du symbolique et de l’imaginaire lui-même, en tant que le symbolique est bien, pour le dire comme Hyppolite, une « fonction de transcendance ».

Au cœur de cette fonction on trouve un invariant structural, celui du Père, qui met en jeu le statut même du symbolique comme « ordre-univers » dans lequel tout se tient, plus précisément le rapport que le « sujet » entretient avec l’institution de la société. Voir dans la reconnaissance du père comme Loi la condition de la naissance symbolique du sujet à lui-même c’est en effet situer la source de l’institution sociale dans un Autre transcendant, « indiscutable et intouchable », au lieu de la rapporter à l’exercice d’un pouvoir instituant dont le père est partie prenante sans être jamais à l’origine[[14]](#footnote-14). Comme le dit Castoriadis, « le père n’est pas le père s’il ne renvoie pas lui-même à la société et à son institution, s’il n’est pas signifié à l’enfant qu’il est un père parmi d’autres pères, qu’il l’est pour autant qu’il désire être à une place qu’il n’était pas dans son pouvoir de créer, et qu’ainsi il figure et présentifie pour l’enfant ce qui explicitement le dépasse lui-même à un degré infini une collectivité anonyme et indéfinie d’individus qui coexistent dans et par l’institution et se continuent en amont et en aval du temps. Seule l’institution de la société, procédant de l’imaginaire social, peut limiter l’imagination radicale de la psyché et faire être pour celle-ci une réalité en faisant être une société.[[15]](#footnote-15)»

**III/ Les dimensions « social-historique » et « psychique » de l’imaginaire radical**

Dans ce passage très dense, Castoriadis fait procéder l’institution de la société de l’activité d’une collectivité anonyme et indéfinie[[16]](#footnote-16) : ce qu’il appelle l’ « imaginaire social instituant » renvoie à ce collectif anonyme et impersonnel. Corrélativement, ce qu’il appelle l’« imagination radicale » renvoie à la constitution de la psychè individuelle. La distinction classique entre l’« imaginaire » et l’« imagination » s’en trouve passablement brouillée et compliquée : ni l’imaginaire ni l’imagination ne sont au pouvoir d’un sujet qui pourrait en infléchir l’action ou en modifier librement la teneur. Dans les deux cas, et là est l’essentiel, ce qui est produit n’est pas de l’ordre de la « re-présentation », c’est-à-dire d’un redoublement de la présentation. Dans le premier cas, celui de l’imaginaire social instituant, ce sont les « significations sociales imaginaires » (la maîtrise illimitée de la nature par la technique a dès l’origine constitué la bourgeoisie comme classe, l’entreprise est devenue aujourd’hui la signification sociale imaginaire par excellence du néolibéralisme). Dans l’autre, celui de l’imagination radicale, ce sont des fantasmes qui ne sont pas assujettis à un ordre ni à un rapport de représentation à la réalité extérieure. Entre les deux dimensions de l’imaginaire radical il y a une tension irréductible qui peut aller jusqu’au conflit. C’est bien pourquoi Castoriadis parle dans le passage cité plus haut d’une *limitation* de l’imagination radicale par l’imaginaire social instituant.

Conscient de la rupture qu’il introduit relativement à toute une tradition, il se réfère volontiers à la conception de l’imagination défendue par Aristote dans son traité *De anima* qui lui paraît frayer une nouvelle voie, malheureusement recouverte plutôt que suivie ultérieurement. Le texte dans lequel il s’explique sur cette « découverte recouverte » a été écrit en 1978 sous le titre « La découverte de l’imagination »[[17]](#footnote-17). Dans le traité d’Aristote, en III, 7, on peut lire cette affirmation fondamentale : « les images tiennent lieu de sensations pour l’âme pensante […] C’est pourquoi l’âme ne pense jamais sans image. » Ce qui veut dire que l’âme ne pense jamais sans ces *phantasmata* qui sont les produits propres de l’imagination, et donc que l’activité de l’imagination est indispensable à l’exercice de la pensée. Au début du chapitre 10 de ce même Livre III, l’imagination se trouve même définie directement comme « une sorte de pensée ». L’imagination dont il est ici question est désignée par Castoriadis comme *première* par opposition à l’imagination *seconde* dont il a été question jusqu’à présent, que ce soit celle de la remémoration ou celle de la recombinaison d’éléments. Les cinq exemples mentionnés plus haut se rapportent d’ailleurs tous à cette « imagination seconde ». A cet égard, même les deux derniers exemples mentionnés auparavant (l’invention architecturale et la fiction du centaure) peuvent être rapportés à l’imagination seconde ou dérivée comme pouvoir de *recombinaison* des données de notre sensibilité[[18]](#footnote-18). Car la recombinaison n’est pas la création et l’« imagination première » est proprement créatrice.

Si elle est dite « radicale », c’est en ce qu’elle est originaire et non dérivée. Elle n’est pas en notre pouvoir dans la mesure où elle nous constitue au plus profond de nous-mêmes. Elle est un pouvoir qui nous constitue et non un pouvoir qui est en notre pouvoir, c’est-à-dire un pouvoir que nous pourrions activer à notre gré ; nous sommes depuis toujours déjà pris en elle tout comme, en un sens, nous le sommes dans la pensée (au sens faible du terme, celui de penser à quelque chose). Pour le comprendre, il faut nous détourner de l’*imago* au sens de l’effigie ou du portrait (auquel se rattache encore Lacan à propos du stade du miroir), pour revenir au se²ns du mot grec *phantasia* (imagination)et de son dérivé *phantasma* (image). *Phantasia* dérive de *phainô* « faire paraître à la lumière ». *Phantasma* (*phantasmata* au pluriel), terme qui renvoie à la même racine grecque, désigne proprement ce qui paraît à la lumière ou ce qui apparaît, soit des « apparitions » ou des « présentations » plutôt que des « re-présentations », des « re-productions » ou des « imitations » : les apparitions ne redoublent pas le déjà-existant, elles surgissent inopinément et brusquement sans être explicables par ce qui les précède. Si l’on considère la dimension de l’imagination radicale, celle de la psychè singulière (nommé par Freud « inconscient »), cela est tout particulièrement évident. Castoriadis parle à ce sujet d’un flux « illimité et immaîtrisable », d’un « surgissement perpétuel d’images » qui rompt toute « consécution fixe » et toute « correspondance rigide »[[19]](#footnote-19). De ce flux immaitrisable le jeune Hegel, qui n’avait pas encore recouvert l’imagination première par la mémoire (Mnémosyne), donne en 1805 une approximation saisissante. Parlant de l’image « inconsciente » qui peuple la « nuit de l’esprit » et « n’a pas à être exposée comme objet devant la représentation », il affirme : « L’homme est cette nuit, ce néant vide qui contient tout dans la simplicité de cette nuit, une richesse de représentations, d’images infiniment multiples dont aucune précisément ne lui vient à l’esprit ou qui ne sont pas en tant que présentes (…) ici surgit alors subitement une tête ensanglantée, là, une autre silhouette blanche, et elles disparaissent de même. C’est cette nuit qu’on découvre lorsqu’on regarde un homme dans les yeux – on plonge son regard dans une nuit qui devient *effroyable*, c’est la nuit du monde qui s’avance ici à la rencontre de chacun. [[20]](#footnote-20)» De cette imagination radicale Castoriadis va jusqu’à dire qu’elle rend possible le langage lui-même et non l’inverse[[21]](#footnote-21), par où l’on prend la mesure de la distance entre cette conception de l’inconscient et celle de Lacan.

Cependant, peut-on se satisfaire d’une réduction du rapport entre ces deux dimensions, celle de l’imaginaire social instituant et celle de l’imagination radicale constitutive de la psychè singulière, à un simple rapport de « limitation »? Castoriadis sait très bien qu’une telle réduction serait gravement mutilante. Il affirme à maintes reprises que c’est à la psychè singulière qu’il revient de nourrir de sa « sève » l’imaginaire social instituant, faisant ainsi apparaître une certaine « action en retour » de l’imagination radicale sur l’imagination social instituant, même si cette action est indirecte et imperceptible. Mais jusqu’où peut aller cette action ? Certainement pas jusqu’à la production directe par l’imagination radicale de nouvelles significations sociales imaginaires, dès lors que cette production est l’œuvre du seul collectif anonyme et impersonnel, c’est-à-dire de « personne » (*outis*[[22]](#footnote-22)). Mais alors comment non pas libérer l’imagination radicale de toute limitation sociale[[23]](#footnote-23), mais rendre pratiquement possible l’action en retour par laquelle la psychè singulière pourra féconder ne serait-ce qu’indirectement la société ? Pour cela l’imagination radicale doit parvenir à « transpirer à travers les strates successives de la cuirasse sociale de l’individu ». Or une telle action en retour est rarissime et imperceptible là où l’autonomie n’est pas instituée, si ce n’est à travers la « transgression » et la « pathologie »[[24]](#footnote-24). Il faut pourtant encourager et favoriser une telle action si l’on veut éviter d’en rester à la dualité d’un *imaginaire social* entièrement soustrait à l’action des individus et d’une *imagination radicale* rebelle à toute détermination. Ce serait en effet oublier que l’acte d’institution peut être, à la faveur de certaines conditions, « explicite », c’est-à-dire « conscient ». Comme tel il relève de la praxis et non d’une production aveugle. C’est d’ailleurs une telle auto-institution explicite qui définit proprement ce que l’on appelle une « révolution ». Mais quelle est la sorte d’imagination qui intervient dans la praxis instituante?

**IV/ L’« imagination délibérative » et les praxis instituantes**

Pour clarifier ce point épineux il nous faut une nouvelle fois consentir un détour par Aristote. La thèse d’Aristote dans les chapitres 9 à 12 du livre III du *De anima* est que le désir ne peut s’exercer sans l’imagination : le désir meut le vivant mais il ne le meut pas sans la *phantasia*. Cette imagination, qui est bien une faculté spécifique, est sensitive(*aisthètikè*) et, à ce titre, elle est présente chez tous les animaux ; ou bien elle est délibérative (*bouleutikè*) et, à ce titre, elle n’appartient qu’aux « animaux rationnels », elle est la forme spécifiquement humaine de l’imagination. Il est remarquable que cette distinction entre les deux types d’imaginationne soit mentionnée nulle part ailleurs dans l’œuvre d’Aristote[[25]](#footnote-25). Que veut dire ici Aristote ? Il faut écarter une méprise : l’imagination délibérative n’est pas l’imagination qui délibère, « délibérative » ne veut nullement dire « délibérante », mais seulement qui a rapport avec la délibération au point de lui être indispensable. L’imagination délibérative est proprement celle qui intervient dans l’activité de délibération, elle est véritablement la condition de cette activité sans pour autant se confondre avec cette dernière : pas de délibération sans exercice de l’imagination délibérative. Mais comment l’entendre ?

Eclaircissons un premier point. En quoi consiste la délibération (*bouleusis,* d’où vient *bouleutikè*) et sur quoi porte-t-elle exactement ? Trois traits la constituent. Tout d’abord elle est œuvre collective : c’est le membre de l’assemblée du peuple (*ecclèsia*) qu’il appartient de délibérer sur les affaires communes, la délibération avec soi-même n’étant jamais que la forme intériorisée de la codélibération ou délibération en commun (*sumbouleuein*). Ensuite elle porte sur le possible, c’est-à-dire sur l’avenir. On ne délibère pas sur l’impossible pas plus qu’on ne délibère sur le passé. Enfin, on ne délibère pas seulement sur les moyens mais également sur les fins.

On ne saurait trop insister sur ce point. Il faut reconnaître une certaine présencede la fin dans *la mise en œuvre des* moyens. Cette immanence de la fin interdit d’identifier les *moyens* à de purs et simples instruments. Le choix des moyens doit donc toujours procéder d’une réflexion sur les effets qu’un moyen est susceptible de produire en allant à l’encontre de la fin poursuivie. En fait, la fin n’est déterminée que dans et à travers le choix des moyens, elle ne se découvre à l’agent que dans et par ce choix[[26]](#footnote-26). La bonne délibération est précisément celle qui détermine avec justesse « ce qui convient à une fin». Or ce qui convient à une fin, c’est précisément les moyens et cette convenance signifie proprement que les moyens « viennent avec la fin », sont « convenants » et pas seulement « convenables », de telle sorte la fin, au lieu d’être posée comme un but à atteindre dans un futur plus ou moins lointain, est actualisée conjointement à l’actualisation des moyens qui lui conviennent. Du coup c’est la dissociation entre le futur du but idéal et le présent de la mise en œuvre des moyens qui cesse de valoir : la convenance de la fin et des moyens est expérimentée dans le présent de l’agir. Or cette dissociation fâcheuse a beaucoup coûté au mouvement ouvrier tout au long de son histoire : rappelons-nous que les statuts de l’AIT (Association internationale des travailleurs fondée en 1864) faisaient de l’« émancipation économique » le « grand but » auquel tout mouvement politique était subordonné à titre de « moyen ». Mais pourquoi refuser à l’émancipation tout caractère politique  et réduire la lutte politique à un simple moyen? Pourquoi la fin et les moyens ne seraient-t-ils pas tous deux également politiques ? Il nous faut aujourd’hui ramener la fin dans le présent de l’agir.

Or quel est le ressort de l’action, si ce n’est la motivation ? Et l’action de l’imagination est à cet égard irremplaçable. Selon Aristote, la sensation n’est source d’aucune action. En revanche, même chez les animaux les plus rudimentaires, la *phantasia* est toujours requise pour qu’il y ait mouvement, si bien qu’elle est cause de l’action et ressort de l’action. Mais la fonction spécifique de l’imagination *bouleutikè* est d’expliquer la motivation humaine. Elle consiste en une capacité de production des *phantasmata* et ces « images » interviennent précisément dans la délibération. Mais de quelle sorte d’images s’agit-il ? On peut supposer que ces images mentales sont détachées de toute expérience sensorielle directe et sont des images de choses absentes parce que rapportées au futur qui est objet de délibération. On peut aller plus loin encore : l’imagination délibérative procède, dit Aristote, à une comparaison entre plusieurs images mentales ou *phantasmata* de manière à former une image unique. Cette image unique fait littéralement voir à tous les participants de la délibération commune ce qu’est précisément l’objet de leur désir, c’est-à-dire la fin qui leur est commune. L’activité de l’imagination délibérative consisterait donc en une élaboration de l’objet du désir et par là une détermination de la fin de l’action[[27]](#footnote-27). Elle consisterait à se faire une image plus précise de cette fin, suffisamment précise pour produire la motivation indispensable à l’action. Par là s’éclaire cette formulation d’Aristote selon laquelle c’est par les phantasmes ou pensées qui sont en elle que l’âme pensante, « comme si elle voyait, calcule et délibère des choses à venir par rapport aux choses présentes.[[28]](#footnote-28) » L’expression « comme si elle voyait » dit à sa manière tout de la fonction de l’imagination délibérative : on ne peut calculer et délibérer des choses à venir que dans l’*anticipation imageante* de l’avenir.

Ces considérations peuvent contribuer à éclairer la place éminente que tient l’imagination dans les expérimentations sociales et politiques contemporaines, place qui est directement fonction de celle qu’y prennent la codélibération ou délibération en commun. On est là très loin des « phalanstères » de Fourier et des « Icarie » de Cabet qui se voulaient conformes à des plans imaginaires de reconstruction intégrale de la société. Ces utopies étaient des modèles abstraitement élaborés auxquels les pratiques devaient se conformer. Les expérimentations actuelles, que ce soit celle de la ZAD de NDL ou du Bâtiment 7 à Montréal[[29]](#footnote-29), inaugurent un tout autre rapport à l’avenir : elles constituent des « utopies concrètes » ou encore des « utopies réelles » qui entendent offrir une sorte d’« image réduite » de nouvelles relations sociales et donnent à « voir » la possibilité d’un autre avenir. Sans aller jusqu’à la construction de nouvelles institutions, toutes les pratiques qui « altèrent » l’institué dans un sens émancipateur ont pour condition cette nouvelle fonction de la figuration anticipante ou *préfiguration*.

**Conclusion : L’*imaginaire* du commun et l’*imagination* des acteurs du commun**

Nous sommes à présent en mesure de reprendre la question du rapport entre imaginaire et imagination telle que nous l’avions posée au début. Un nouvel imaginaire peut être construit à partir des pratiques collectives. Considérons de ce point de vue le rapport imaginaire/imagination tel qu’il est mis en œuvre par la Commune de Paris, ou plutôt avant et pendant la Commune dans la mesure où l’imaginaire de la Commune se construit bien avant l’événement proprement dit (délimité par la séquence qui va du 19 mars au 27 mai 1871), comme l’a bien montré Kristin Ross dans un beau livre consacré précisément à *L’imaginaire de la Commune*. Il y a là un geste essentiel, celui qui consiste à valoriser la dimension de l’imaginaire dans l’expérience de la Commune et, dans cette perspective, à remonter jusqu’aux premières réunions populaires non autorisées en 1868 et à celles des clubs révolutionnaires[[30]](#footnote-30). C’est en se concentrant sur cette dimension qu’elle met en évidence à quel point la Commune ne s’est jamais complètement laissée réduire à « la fiction nationale française ». La raison en est que l’imaginaire de la Commune fut élaboré par ce que Kristin Ross appelle l’« imagination communale » et que cette imagination communale n’ambitionnait nullement de construire un nouvel Etat, mais nourrissait le projet d’une fédération des communes libres de France et au-delà, celui d’une fédération universelle des peuples. L’imagination communale a ainsi produit une forme politique nouvelle, celle de l’« autogouvernement communal ». Ce fut une imagination « créatrice de sens», et non simplement la reproduction d’expériences politiques antérieures.

Cet exemple est celui d’une indissociation vivante de l’imaginaire et de l’imagination. C’est cette indissociation qui est pour nous infiniment précieuse. L’imaginaire « alternatif » ne peut que procéder de « pratiques altératrices »[[31]](#footnote-31). Mais cette altération même présuppose que toute sa place soit donnée à l’imagination de ceux qui sont engagés dans ces pratiques. Comme on vient de le voir, c’est *par la médiation de l’imagination délibérative* que les pratiques du commun peuvent œuvrer à la construction d’un imaginaire du commun. C’est en effet seulement par cette médiation que l’« action en retour » de l’imagination radicale sur l’imaginaire social peut être encouragée et favorisée. Cet imaginaire du commun ne peut se construire que s’il s’oppose à l’imaginaire néolibéral qui est aujourd’hui la forme prise par l’*imaginaire institué*. Mais cette opposition, pour être productive, doit être portée par des pratiques collectives. Il n’y a donc *aucune symétrie* entre l’imaginaire du commun, qui n’est pas encore – tant s’en faut – un imaginaire social instituant mais procède déjà de praxis instituantes à visée émancipatrice, et l’imaginaire social institué qu’est l’imaginaire entrepreneurial. Ce qui fait la singularité de l’*imaginaire* du commun, c’est qu’il ne peut procéder que de l’*imagination* active des acteurs du commun, c’est qu’il ne peut être, selon l’heureuse formule du *Manifeste pour une fédération des pratiques*, « l’imaginaire de nos praxis ». Et c’est à ce titre qu’il peut contribuer à battre en brèche le monopole de l’imaginaire néolibéral.

 **PIERRE DARDOT**

1. Dejours, 2001, p. 186 (nous soulignons) [↑](#footnote-ref-1)
2. Selon les termes utilisés par Benjamin et Alfredo dans l’atelier du Colloque consacré à la transmission. [↑](#footnote-ref-2)
3. Nous avons nous-mêmes cédé à la tentation d’une fausse symétrie dans certaines formulations de *Ce cauchemar qui n’en finit pas* (Cf. p. 94-95). [↑](#footnote-ref-3)
4. L’expression est utilisée notamment par Kant dans ses *Leçons de métaphysique*. [↑](#footnote-ref-4)
5. Lacan, *Le Séminaire Livre II*, Seuil, 1980, p. 50. [↑](#footnote-ref-5)
6. *Ibid*., p. 51. [↑](#footnote-ref-6)
7. *Ibid*., p. 60. [↑](#footnote-ref-7)
8. *Ibid*., p. 64. [↑](#footnote-ref-8)
9. Lacan explicite cet enjeu en ces termes : « Il s’agit de libérer notre notion de la conscience de toute hypothèque quant à la saisie du sujet par lui-même. » (*Ibid.*, p. 75). [↑](#footnote-ref-9)
10. *Ibid*., p. 66-67. [↑](#footnote-ref-10)
11. Cité par Bertrand Ogilvie, *Lacan Le sujet*, puf, 1993, p. 107. [↑](#footnote-ref-11)
12. Lacan, *Le Séminaire Livre II*, *op.cit*., p. 68. [↑](#footnote-ref-12)
13. Le point est bien souligné par Bertrand Ogilvie, *ibid.*, p. 118. [↑](#footnote-ref-13)
14. Selon les termes de Nicolas Poirier, *Castoriadis L’imaginaire radical*, puf, 2018, p. 138. [↑](#footnote-ref-14)
15. Castoriadis, *L’institution imaginaire de la société*, Seuil, 1999, p. 450. [↑](#footnote-ref-15)
16. Il s’agit pour lui de prendre au sérieux la fameuse formule de Marx dans *Le 18 Brumaire* selon laquelle « les hommes font leur propre histoire », tout en en modifiant le sens : ce « faire » est une véritable « création ». [↑](#footnote-ref-16)
17. Publié par la suite in Castoriadis, *Domaines de l’homme*, Seuil, p. 409 et sq. [↑](#footnote-ref-17)
18. Ce qu’a bien vu Hume (Cf. *Enquête sur l’entendement humain*, Le Livre de Poche, 1999, p. 63). [↑](#footnote-ref-18)
19. Castoriadis, *Sujet et vérité*, Seuil, 2002, p. 89. [↑](#footnote-ref-19)
20. Hegel, *La philosophie de l’esprit 1805*, 1982, puf, p. 13. [↑](#footnote-ref-20)
21. Castoriadis, *Sujet et vérité*, *op. cit*. [↑](#footnote-ref-21)
22. Comme on sait, c’est le nom qu’Ulysse donne au Cyclope qui lui demande comment il se nomme. [↑](#footnote-ref-22)
23. Cf. la condamnation sans appel formulée dans *La cité et les lois*, Seuil, 2008, p. 194-195. [↑](#footnote-ref-23)
24. Castoriadis, *Quelle démocratie ?* Tome 2, 2013, Editions du Sandre, p. 255. [↑](#footnote-ref-24)
25. Castoriadis souligne à juste titre que « l’on ne peut que tenir pour capitale » cette nouvelle distinction tard venue dans le *De anima* (*Domaines de l’homme*, *op. cit*., p. 434). [↑](#footnote-ref-25)
26. Ce point est remarquablement dégagé par John Dewey dans sa critique de Trotsky (« A propos de “Leur morale et la nôtre” », in Léon Trotski John Dewey, *Leur morale et la nôtre*, Les empêcheurs de penser en rond/La Découverte, 2014, p. 103 et sq.) et dans sa réflexion sur la formation des valeurs (John Dewey, *La formation des valeurs*, Les empêcheurs de penser en rond/La Découverte, p. 118 et sq.). [↑](#footnote-ref-26)
27. Monique Canto-Sperber, « Le rôle de l’imagination dans la philosophie aristotélicienne de l’action », in *Corps et âme Sur le De anima d’Aristote*, sous la direction de Gilbert Romeyer Dherbey, Vrin, 1996, p. 458-459. [↑](#footnote-ref-27)
28. *De anima*, III, 7 (traduction par Castoriadis in *Domaines de l’homme*, *op. cit*., p. 415). [↑](#footnote-ref-28)
29. Au terme d’une lutte populaire de près de 12 ans contre un projet d’implantation d ‘un casino, les habitants du quartier de la Pointe Saint-Charles sont parvenus à faire de ce bâtiment situé sur un terrain de 35 ha un « commun », ou plus exactement une « communauté de communs », sous la forme d’un Centre multifonctionnel autogéré. [↑](#footnote-ref-29)
30. *L’imaginaire de la Commune*, La fabrique, 2015, p. 21. A l’encontre de toute une tradition historienne qui minimise cette dimension en arguant que la Commune a finalement réalisé peu de choses vraiment nouvelles (Cf. en particulier, Robert Tombs, *Paris, bivouac des révolutions La Commune de 1871*, Editions Libertalia, 2014). [↑](#footnote-ref-30)
31. L’expression, qui démarque celle de « pratiques altératives » proposées par Mathieu Bellahsen en lieu et place de celle de « pratiques alternatives », a l’avantage de faire entendre directement l’altération de l’institué. [↑](#footnote-ref-31)